
AR
TI
CU
LO
S

 E
NS
AY
OS

 Resumen

El artículo analiza dos óleos del artista venezolano 

Arnaldo Delgado. Mediante un estudio de casos, los 

resultados sugieren que los especímenes del horror 

retratados por Delgado parecen ser ventrílocuos de su 

misma existencia. También, que en su pintura asisti-

mos a una extraña alquimia que, primero, daría vida a la 

propia transmutación de la muñequería en obra de arte 

pictórica, y, segundo, en la forma de una amalgama en-

tre muñequería y horror, haría posible el giro estético-

ontológico del artista precisamente en dirección a un 

expresionismo del horror. 

Palabras clave

alquimia; Arnaldo Delgado; expresionismo; horror; 

muñequería

Abstract

This article analyzes two oil paintings by Venezuelan ar-

tist Arnaldo Delgado. Through a case study, the results 

suggest that the horror specimens portrayed by Delgado 

seem to be ventriloquists of their own existence. It also 

suggests that in his painting we witness a strange alche-

my that, first, would give life to the very transmutation 

of dollmaking into a pictorial work of art, and second, in 

the form of an amalgamation of dollmaking and horror, 

would make possible the artist’s aesthetic-ontological 

shift precisely in the direction of an expressionism of 

horror.

Keywords

alchemy; Arnaldo Delgado; expressionism; horror; 

dollmaking

VENTRILOQUÍA 
DEL HORROR EXPRESIONISTA

VENTRILOQUISM OF EXPRESSIONIST HORROR

Recibido: 4 de agosto | Aceptado: 3 de octubre

Esta obra está bajo una Licencia Creative Commons 
Atribucion-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional

ARTÍCULOS Y ENSAYOS

Leopoldo Tillería Aqueveque 
leopoldotilleria@gmail.com; https://orcid.org/0000-0001-5630-7552

Universidad Bernardo O’Higgins (UBO),
 Santiago de Chile

VENTRILOQUÍA DEL HORROR EXPRESIONISTA
Leopoldo Tillería Aqueveque

Metal (N.°11), e054, 2025. ISSN 2451-6643 
https://doi.org/10.24215/24516643e054

http://papelcosido.fba.unlp.edu.ar/metalojs  
Facultad de Artes. Universidad Nacional de La Plata  

La Plata, Buenos Aires, Argentina 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
mailto:leopoldotilleria@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5630-7552
https://doi.org/10.24215/24516643e054
http://papelcosido.fba.unlp.edu.ar/metalojs


2 METAL 
Metal (N.° 11), 2025. ISSN 2451-6643
http://papelcosido.fba.unlp.edu.ar/ojs/index.php/metal

 

AR
TI
CU
LO
S

 E
NS
AY
OS

Es poco usual que la filosofía del arte haga un alto en su experimentado camino de examinar la 
belleza de la obra de arte, o lo sublime o lo surreal o lo simbólico —por nombrar sólo algunas cate-
gorías estéticas—, y se enfoque en el análisis de la categoría del horror. Seguramente, el terror y 
la fantasía —o la misma locura— representan, por ahora, la antítesis de lo bello, y es en ese sentido 
que cada cierto tiempo se vean circulando papers y actas referidas a estas sensaciones —para 
usar un concepto de privilegio kantiano— de displacer (Kant, 1992). Pero sería casi una sorpresa 
encontrarnos con obras de arte, especialmente pictóricas, que representen el horror, a secas, o 
que le den algún sentido estético mediante las deformaciones o fealdades que lo definen.

Como un modo de encaminarnos hacia esta región casi marginada del arte, de dilucidar la 
actualidad de la estética del horror, hemos escogido la expresión del artista plástico venezo-
lano contemporáneo Arnaldo Delgado,1 quien, habiendo iniciado su viaje estético en el mundo 
tridimensional de la muñequería artesanal, ha aterrizado en el mundo de la pintura, conjetu-
ramos, en el género del horror y de la mano del alucinante estilo expresionista. 

Tout court, el expresionismo como movimiento de vanguardia nace en Alemania a principios 
del siglo XX, mostrando un matiz ultrapesimista y centrado en lo feo. Viene a ser, pues, una defor-
mación de la realidad para expresarla de forma más subjetiva. Hay, así, temáticas oscuras y 
sórdidas como la soledad, la miseria, la muerte y la prostitución, que ya anticipaban el estado 
mental de la Europa previa a la Gran Guerra. Tal como lo observa Calvo (2015), el expresionis-
mo es una forma radical de reflejar la amargura existencialista. Ahora bien, la indagación de 
Delgado en lo horroroso o en lo horripilante, surge del reencuentro, como decíamos, con la 
costura y la muñequería artesanal, para darle nuevas significaciones de contenido irónico, 
donde la ternura y el horror se manifiestan en personajes que detentan toda la laboriosidad 
de un producto hecho a mano (ArtMajeur, s. f.).

Adelantemos nuestra hipótesis: la estética pictórica del artista plástico venezolano Arnaldo 
Delgado, se manifiesta mediante el género de un horror indisolublemente unido al estilo  
expresionista y a un dejo de muñequería artesanal. De esta manera, iniciamos conjeturan-
do que la obra de nuestro artista se inscribiría en una larga tradición del género del horror,  

1 Licenciado en Artes Visuales por la Universidad de los Andes en 2005, donde se desempeña como docente, inicia su 

carrera expositiva en 2001. Participa en varios salones y exposiciones colectivas a nivel regional, nacional e internacional, 

teniendo a su haber cuatro exposiciones individuales: a nivel nacional en Tovar, Mérida y Caracas, y a nivel internacional 

en Marsella. Entre sus participaciones destacan: 31 Salón Nacional de Arte de Aragua. Casa de la Cultura de Maracay 

(2006). XII Salones Regionales de Artistas Zona Oriente-Colombia, Venezuela, Estado Táchira (Artista Invitado) (2008). 

Museo de Arte Moderno Eduardo Ramírez Villamizar. Pamplona, Colombia (2007). Propuestas de Arte Emergente. Centro 

de Arte Los Galpones, Caracas. (2011). Obtiene las distinciones: Premio Ángel Vivas Arias del 31 Salón Nacional de Arte 

Aragua (2006). Premio en Pintura Salón Artes Visuales Ciudad de Coro y el Caribe. Museo de Arte de Coro (2006). Mención 

de Honor Salón Nacional. Banco Caroní, Caracas (2007)  (ArtMajeur, s. f.).

http://papelcosido.fba.unlp.edu.ar/ojs/index.php/metal


3 METAL 
Metal (N.° 11), 2025. ISSN 2451-6643
http://papelcosido.fba.unlp.edu.ar/ojs/index.php/metal

 

AR
TI
CU
LO
S

 E
NS
AY
OS

tradición que, entre otros, tiene como principales exponentes en la pintura a Michael 
Wolgemut, Albert Joseph Pénot, Henryk Weyssenhoff, Zdzisław Beksiński, José Luis Carranza 
y la propia Frida Kahlo. A su vez, y como una manera de justificar aquello de que el horror es 
una emoción transversal a las artes, mencionemos a Mary Shelley y su Frankenstein o el mo-
derno Prometeo, la famosa novela de horror gótico de 1818; y en el cine, a David Lynch y su El 
hombre elefante, filme de 1980 basado en la historia real del inglés Joseph Merrick.

Lo que se susurra de las criaturas
Nos apoyaremos teóricamente en cuatro escritos: La presencia del mito, del filósofo polaco 
Leszek Kolakowski (1972); la crítica que hace Minor Salas al concepto de horror metafísico 
expuesto por el mismo Kolakowski; la reflexión de Daniel Toré sobre la anomalía del horror; y 
el artículo Muñecas, probablemente el juguete más antiguo, de Afede (2020). 

Desde la perspectiva del mito —y de la de todas aquellas divinidades y monstruosidades 
que finalmente le dan verosimilitud—, el llamado problema del conocimiento desaparece de 
un solo golpe. No solo desaparece, sino que se revela como un sin-sentido. Al tenor de este  
aserto, es imposible que un ser humano piense en términos no-humanos, desde una óptica 
pre- o sobre-humana, valorándose así la objetividad primigenia de un mundo a-valorativo,  
a-histórico y a-temporal (Salas, 2019). Por lo mismo, si esto llegase a suceder, significaría, 
a la postre, que todo habría fallado. Mas, como el Ave Fénix, resurge de las cenizas de una  
naturaleza en ruinas, el mito: no importa si falso, si absurdo, poco creíble, paradójico e  
irracional. Él nos vuelve a tender su mano, y nosotros, temerosos de los rayos en una noche de 
lluvia, regresamos a él mansamente (Salas, 2019). El propio Kolakowski (1972) parece justificar 
esta posible concatenación entre la verdad del mito y la consternación del horror:

La trampa puesta por la sinrazón del ser físico se muestra destructora: el mundo indiferente, 

que en otro tiempo habíamos abandonado casi completamente, el mundo impredecible, lleno 

de caprichos y misterios, precisamente ese mundo lo podemos domesticar con la comprensión 

mítica, atribuyendo sus excesos a un sentido no visible de manera inmediata, a la hostilidad o 

benignidad de otro ser, que nos habla en las cifras de la naturaleza (p. 81). 

Precisamente, como una clave propiciada por el mito, pero extendida hasta nuestra más 
próxima historia, el horror natural incluye los acontecimientos del mundo real que incitan el 
espanto que sentimos. Si Leatherface nos estuviera persiguiendo por los campos de Texas 
con una motosierra, no creo que nos la pasáramos bien. Pero el horror llevado al arte es  
diferente. Es el horror que leemos en una página o vemos en una pantalla que pretende ser 
entretenido (Toré, 2023). En efecto, el género de terror es sorprendentemente difícil de  
definir. Se trata más bien de parecidos de familia en el sentido wittgensteiniano, que de un 
rasgo específico que podamos señalar y gritar ¡Qué horror! El elemento horripilante podría, 
pues, con Toré (2023), encontrarse en una etérea incógnita, en la sangre de la explosión  

http://papelcosido.fba.unlp.edu.ar/ojs/index.php/metal


4 METAL 
Metal (N.° 11), 2025. ISSN 2451-6643
http://papelcosido.fba.unlp.edu.ar/ojs/index.php/metal

 

AR
TI
CU
LO
S

 E
NS
AY
OS

cerebral, en una sensación de suspense hitchcockiana, en representaciones realistas de las 
mentes de asesinos, o en mostrarnos algo completamente extraño y sobrenatural.

Por otro lado, las muñecas o muñecos —la reductibilidad de un género a otro se considera 
en este trabajo como absoluta— tienen en la historia de la humanidad un sesgo primigenia-
mente mágico o religioso, no de juguetes, de modo que sólo paulatinamente estos objetos  
fueron mostrando un carácter más lúdico (Afede, 2020). De hecho, las evidencias arqueoló-
gicas prácticamente en todo el mundo los muestran elaborados en materiales como piedra, 
arcilla, hueso, cera, cuero o marfil.2 La entrada de la era industrial, en la que la guerra de las 
muñecas se concentró casi sólo en el mercado de los niños, enfrentó directamente a la in-
dustria alemana con la francesa, mientras la industria japonesa producía su famosa versión 
Kokeshi (Afede, 2020).

Con relación a nuestro continente, se dice que las muñecas hechas de maíz de las tribus 
nativas americanas hasta las representaciones en tela de la Pachamama en los Andes son 
un reflejo precisamente de la diversidad de las Américas. Así, el proceso de hacer muñecas  
artesanales resulta detallado y meticuloso, descubriendo desde intrincados patrones borda-
dos hasta diminutos accesorios que las complementan (El rincón de artesanía, s. f.).

El arsenal de caza
El método aplicado fue el de caso único (Stake, 2007), tomando como tal al artista venezo-
lano Arnaldo Delgado. El muestreo escogido fue el teórico (De la Espriella y Gómez, 2020); y 
la muestra, dos pinturas de Delgado: Absceso ontológico, de 2017, y Rostro desencajado, de 
2020. Siguiendo a Flyvbjerg (2006), dicha elección satisface el criterio de caso paradigmáti-
co, es decir, aquél que hipotéticamente permitiría elaborar una metáfora relevante sobre el 
ámbito de interés del estudio. Sobre el concepto de metáfora, utilizaremos el propuesto por 
Gende (2016), quien subraya que la metáfora viva, «recoge […] una experiencia intensa y más 
genuina de lingüisticidad en el acto de enunciación, […] en la formación arriesgada y provoca-
tiva del enunciado metafórico, allí donde producimos el conflicto y esperamos del intérprete 
su resolución» (p. 108).

2 En este breve paso por el mundo de las muñecas, no enfatizaremos, por una cuestión de economía del escrito, en el 

muñeco vudú —cuyo origen sigue siendo hoy discutido, no obstante, su adscripción más demonizadora que otra cosa 

por parte de la cultura popular occidental al sistema de creencias del vudú haitiano—. Tampoco, y por lo mismo, no 

abordaremos a las famosas muñecas Barbie, ni a las muñecas de cera de finales del siglo XX ni a las no menos conocidas  

matriochkas rusas.

http://papelcosido.fba.unlp.edu.ar/ojs/index.php/metal


5 METAL 
Metal (N.° 11), 2025. ISSN 2451-6643
http://papelcosido.fba.unlp.edu.ar/ojs/index.php/metal

 

AR
TI
CU
LO
S

 E
NS
AY
OS

El encuentro
Estética del forúnculo
En Absceso ontológico [Figura 1], el artista ha querido mostrar un rostro deforme producto 
de un absceso anatómico que, si seguimos la profundidad del título de la obra, lo que expresa 
es que el rostro completo —incluyendo la pudrición—, y seguramente la historia entera del  
espécimen que estaría detrás del rostro, constituyen en realidad un absceso vital.

Con predominio del gris perla y de un marrón que va desde el Tortilla hasta el Gingerbread, 
el óleo nos sume de inmediato en una atmósfera de colapso. En efecto, la deformidad de la 
cara nos hace dudar de si se trata de un ser humano común o si de veras estamos ante un 
monstruo o un simple muñeco torturado por su fealdad. El blanco matiza levemente partes de 
la mermada dentadura del personaje y algunas zonas de dos ojos que parecen corresponder 
a dos especies animales distintas. Al final, la duda queda disipada, pues lo que observamos 
es la monstruosidad pura llevada al arte. Por último, el absceso se puede ver con claridad en 
el costado de la imagen, saliendo de la parte inferior de sus dientes. Como un viraje hacia 
el grafiti, Delgado menciona con letras y una flecha que se trata no de una mera hinchazón 

Figura 1. Absceso ontológico (2017), Arnaldo Delgado, Mixta/Papel, 15 x 18 cm. (Delgado, 2023)

http://papelcosido.fba.unlp.edu.ar/ojs/index.php/metal


6 METAL 
Metal (N.° 11), 2025. ISSN 2451-6643
http://papelcosido.fba.unlp.edu.ar/ojs/index.php/metal

 

AR
TI
CU
LO
S

 E
NS
AY
OS

anatómica, sino de un hinchón ontológico: es decir, que la pudrición roja que empieza a sa-
lir revela una putrefacción más bien existencial. Una transformación o alquimia del arte que  
—paradójicamente— da vida a la misma fealdad.

Desde el prisma de los fundamentos teóricos o míticos que subyacerían a la obra, apunta-
remos dos: primero, que Absceso ontológico corrobora que el problema del conocimien-
to ha desaparecido de un solo golpe, revelándose, según lo dicho por Salas (2019), como un 
sin-sentido. Claro, aunque lo intentásemos, nos sería imposible pensar el óleo en términos 
no-humanos, desde una óptica pre- o sobre-humana. Esta suerte de epicentro estético que 
representa la pieza no hace sino validar el horror que sentimos, no sólo ante la figura deforme 
del único personaje del cuadro, sino frente a nuestra propia impotencia por descubrir quién 
es o qué es esta infección de huesos, pelos, carnes y forúnculos.

Segundo, si el expresionismo pictórico se centra desde sus orígenes en la categoría de la feal-
dad, coqueteando con lo morboso, lo prohibido y lo obsceno, en Absceso ontológico asegura 
una de sus principales banderas estéticas: la constatación de una deformación de la realidad 
—el rostro de la entidad retratada— para expresarla de forma aún más subjetiva —la nota al 
margen del artista—. Así, los sentimientos y emociones que ilustran la naturaleza del ser hu-
mano no serían otros que la impotencia vital y un futuro de metástasis ontológica.

Estética del muñón
En la segunda obra, Rostro desencajado [Figura 2], la cara es exactamente la de un rostro 
desfigurado o descompuesto. Por cierto, las razones de este desencajamiento quedarán en 
una incógnita definitiva. Concediendo esta especie de imperativo pictórico, podemos decir 
que el cuadro se muestra como el epítome de la deformidad; y aunque no se distinga ni avi-
se de ningún absceso, lo cierto es que el rostro entero aparenta un muñón de dientes, piel, 
carnes, cartílago y hueso. Como sea, vemos en la superficie de la cara el claro predominio del 
blanco tiza, rasgo que le da a la obra un viso cadavérico que —encaramándonos a lo fantásti-
co— podría ser la causa de este repentino desencajamiento. Muñeco, engendro o una simple 
criatura que lleva a costa su caja de deformidades, Rostro desencajado ratifica la versatilidad 
de la paleta composicional y cromática del artista de Mérida. 

Presentaremos ahora dos argumentos relevantes como justificación de la presencia del  
horror en Rostro desencajado. Por una parte, sabemos que la obra se trata del horror llevado 
al arte, es decir, que en el óleo el protagonista es una criatura o un monstruo o un muñeco  
horripilante representado por el artista. No esperaríamos, por ende, que la imagen cobrase 
vida y nos atacase inmisericordemente, haciéndonos cargo de su incombustible fealdad. Al 
contrario, sabemos que en el horror expresado en el arte pueden desatarse otras emocio-
nes en el observador: burla, maldad, asco, piedad, en fin, todo aquel paquete de sensaciones 
que un cuadro bidimensional como este pudiese provocar con su estética de lo horrendo. Por 

http://papelcosido.fba.unlp.edu.ar/ojs/index.php/metal


7 METAL 
Metal (N.° 11), 2025. ISSN 2451-6643
http://papelcosido.fba.unlp.edu.ar/ojs/index.php/metal

 

AR
TI
CU
LO
S

 E
NS
AY
OS

Figura 2. Rostro desencajado (2020), Arnaldo Delgado, Óleo/Papel, 17 x 15 cm. (Delgado, 2024)

otra, es evidente que esta segunda pieza es un ejemplo del expresionismo contemporáneo. 
Se afirma que éste se basa en plasmar —aguda o casi brutalmente— la percepción y los sen-
timientos del artista en una determinada obra; esto, pasando por sobre los estándares de la 
realidad y acercándose a la propia interpretación de su mente. 

http://papelcosido.fba.unlp.edu.ar/ojs/index.php/metal


8 METAL 
Metal (N.° 11), 2025. ISSN 2451-6643
http://papelcosido.fba.unlp.edu.ar/ojs/index.php/metal

 

AR
TI
CU
LO
S

 E
NS
AY
OS

El modo pues, no podría ser otro que el uso de formas exageradas, asimétricas, luces marca-
das, sombras que siguen a estas formas amorfas, etcétera (Castro, 2021). Exactamente lo que 
Rostro desencajado refleja.

Al fin y al cabo, el arte de Delgado hace ver esta muñequería transmutada en estética de lo 
deforme como el oxímoron del horror en el arte. Pues, ¿quiénes sino los propios muñecos son 
los que nos murmuran con sus bocas tumefactas e inmóviles que el horror los sigue acom-
pañando, aunque ahora en dos dimensiones? Se trata, en ambos casos, de algo parecido a 
un acto de ventriloquía pura, pues son ellos mismos —los personajes de Delgado— los que a 
duras penas emiten el sonido, y, a la vez, los que parecen querer torcer sus bocas para simular 
también ser ellos los que nos aterran.  

La verdad de las criaturas
¿Qué se ha argumentado hasta acá? Lo primero, es la validación de nuestra hipótesis. Tanto 
Absceso ontológico como Rostro desencajado —las imágenes amuñecadas de los especíme-
nes de Delgado—, han dado evidencia de una correlación indisoluble con la fórmula que hemos 
llamado horror expresionista. Lo segundo, es poner de relieve el atrevimiento estético del 
venezolano, en términos de continuar una línea de pintura —deudora, como sabemos, de su 
maestría en la muñequería artesanal— poco habitual o estudiada en el arte latinoamericano.

En la práctica, no quedan dudas de que el arte de Delgado se encarama en la vanguardia  
pictórica del continente, lejos de los estilos que parecen haberse tomado la agenda cultural 
posmoderna como el realismo mágico, el naíf, el neobarroco, lo real maravilloso, el pop art, el 
poscolonialismo o el feminismo radical. Al contrario, el artista sorprende con una propuesta 
que está en las antípodas de la estética de lo bello o incluso de la de lo sublime, analizadas 
insaciablemente bajo la lupa de la tercera Crítica de Kant. Crear a partir de la estética de la 
fealdad o de lo deforme, supone la mentalidad de un artista que se empina más allá de las 
tendencias, y esa actitud implica una osadía no sólo estética sino singularmente política. En 
otras palabras, constituir una cláusula, aunque sea individual, de una corajuda vanguardia 
artística posmoderna.

Lo tercero comprometido en este artículo fue la elaboración de algunas metáforas relevantes 
surgidas de la investigación. La primera, postula que «Arnaldo Delgado puede ser visto como 
un alquimista del horror expresionista». Esta metáfora surge de nuestra observación de que 
en el arte del venezolano asistimos a una extraña alquimia, que, hecha con los pigmentos 
apropiados, da vida nada menos que a la propia transmutación de la idea de muñequería en 
obra de arte pictórica; y que, encima, en la forma resultante de una amalgama entre muñeque-
ría y horror, permite dar un nuevo giro estético-ontológico a las obras, esta vez en dirección 
al expresionismo. La segunda metáfora —probablemente la más radical de las tres— indica 
que «los posibles muñecos de Delgado traídos a la pintura existirían como ventrílocuos de sí  

http://papelcosido.fba.unlp.edu.ar/ojs/index.php/metal


9 METAL 
Metal (N.° 11), 2025. ISSN 2451-6643
http://papelcosido.fba.unlp.edu.ar/ojs/index.php/metal

 

AR
TI
CU
LO
S

 E
NS
AY
OS

mismos». Este acto de autoventriloquía los mostraría, a duras penas, emitiendo un sonido 
indescifrable —salvo el del horror— y, al mismo tiempo, queriendo torcer sus bocas para apa-
rentar también ser ellos los que nos aterran. La última metáfora es en realidad un guiño a la 
historiografía del horror, aunque también representa, como toda metáfora, la tensión irresuel-
ta entre lo arbitrario y lo convencional en la constitución de los campos semánticos en juego 
(Gende, 2016). De ahí que —y esto vale para las tres— intente resolver la impresión de absurdo 
y, a un tiempo, descubrir en ello la posibilidad de explorar nuevos modos de relacionarnos con 
algo. La metáfora en cuestión dice: «Maximilien, de José Luis Carranza; Frankenstein, de Mary 
Shelley; y El hombre elefante, de David Lynch: precuelas de los especímenes de Delgado». 

Claro, estas tres criaturas, venidas desde artes tan disímiles como la pintura, la literatura y el 
cine, también parecen venir desde el pasado —como toda precuela— a expandir el argumento 
ontológico de los seres del venezolano. 
Referencias
Afede (27 de octubre de 2020). Muñecas, probablemente el juguete más antiguo. https://afe-
de.com/blog/munecas-probablemente-juguete-mas-antiguo-historia-b59.html#

ArtMajeur. (s. f.). Arnaldo Delgado. https://www.artmajeur.com/arnaldo-delgado

Calvo, M. (21 de enero de 2015). Expresionismo. https://historia-arte.com/movimientos/
expresionismo

Castro, P. (2021). Abstracción de la realidad; la influencia del expresionismo. Casiopea. https://
wiki.ead.pucv.cl/Abstracci%C3%B3n_de_la_realidad;_la_influencia_del_expresionismo_-_
Paula_Castro_Caniguante

De la Espriella, R., y Gómez, C. (2020). Teoría fundamentada. Revista Colombiana de Psiquiatría, 
49 (2), 127-133. http://www.scielo.org.co/pdf/rcp/v49n2/0034-7450-rcp-49-02-127.pdf

Delgado, A. [Arnaldodemerida]. (5 de marzo de 2023). Absceso ontológico. Mixta/Papel, 15 x 
18 cm, 2017. #rostromonstruoso#expresionismocapitaista [Fotografía]. Instagram. https://
www.instagram.com/p/CpajwLtLLrk/

Delgado, A. [Arnaldodemerida]. (29 de julio de 2024). Rostro desencajado. Óleo/papel, 17 x 15 
cm., 2020 [Fotografía]. Instagram. https://www.instagram.com/p/C-A7Wa-uvHX/

El Rincón de Artesanía (s. f.). Descubre Diferentes Culturas con Muñecas de Trapo Artesanales. 
https://elrincondeartesania.com/cultura-munecas-de-trapo-artesanales/

http://papelcosido.fba.unlp.edu.ar/ojs/index.php/metal
https://afede.com/blog/munecas-probablemente-juguete-mas-antiguo-historia-b59.html#
https://afede.com/blog/munecas-probablemente-juguete-mas-antiguo-historia-b59.html#
https://www.artmajeur.com/arnaldo-delgado
https://historia-arte.com/movimientos/expresionismo
https://historia-arte.com/movimientos/expresionismo
https://wiki.ead.pucv.cl/Abstracci%C3%B3n_de_la_realidad;_la_influencia_del_expresionismo_-_Paula_Castro_Caniguante
https://wiki.ead.pucv.cl/Abstracci%C3%B3n_de_la_realidad;_la_influencia_del_expresionismo_-_Paula_Castro_Caniguante
https://wiki.ead.pucv.cl/Abstracci%C3%B3n_de_la_realidad;_la_influencia_del_expresionismo_-_Paula_Castro_Caniguante
http://www.scielo.org.co/pdf/rcp/v49n2/0034-7450-rcp-49-02-127.pdf
https://www.instagram.com/p/CpajwLtLLrk/
https://www.instagram.com/p/CpajwLtLLrk/
https://www.instagram.com/p/C-A7Wa-uvHX/
https://elrincondeartesania.com/cultura-munecas-de-trapo-artesanales/


10 METAL 
Metal (N.° 11), 2025. ISSN 2451-6643
http://papelcosido.fba.unlp.edu.ar/ojs/index.php/metal

 

AR
TI
CU
LO
S

 E
NS
AY
OS

Flyvbjerg, B. (2006). Five misunderstandings about case-study research. Qualitative Inquiry, 
12(2), 219-245. https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1077800405284363

Gende, C. E. (2016). Metáfora y concepto: ¿Ricoeur crítico de Lakoff y Johnson? Logos: Revista 
de Lingüística, Filosofía y Literatura, 26(1), 102-110. https://doi.org/10.15443/RL2607

Kant, E. (1992). Crítica de la facultad de juzgar. Monte Ávila.

Kolakowski, L. (1972). La presencia del mito. Cátedra.

Salas, M. (2019). Sin los mitos, somos nada: Debatiendo con el horror metaphysicus de Leszek 
Kolakowski. Revista de Filosofía Universidad de Costa Rica, 58 (150-151), 75-88. https://archi-
vo.revistas.ucr.ac.cr/index.php/filosofia/article/view/36922

Stake, R. E. (2007). Investigación con estudio de casos. Morata.

Toré, D. (2023). La anomalía del horror. Philosophy Now. A Magazine of ideas. https://philoso-
phynow.org/issues/156/The_Horror_Anomaly

http://papelcosido.fba.unlp.edu.ar/ojs/index.php/metal
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/1077800405284363
https://doi.org/10.15443/RL2607
https://archivo.revistas.ucr.ac.cr/index.php/filosofia/article/view/36922
https://archivo.revistas.ucr.ac.cr/index.php/filosofia/article/view/36922
https://philosophynow.org/issues/156/The_Horror_Anomaly
https://philosophynow.org/issues/156/The_Horror_Anomaly

	_heading=h.vaebxiqiudqy

